
ANALYSE DE LA FUCID
 2026 | 01

FUCID

S’appuyer sur le panafrica-
nisme pour penser une autono-
mie numérique africaine

FU
CI

D
.B

E

PAR IDRISS SOUMAH ,
ANCIEN STAGIAIRE FUCID, DIRECTEUR DE L’OFFICE DE RECHERCHE SUR LA 
COOPÉRATION INTERNATIONALE ET LE DÉVELOPPEMENT (ORCID)



À travers ses analyses, études et outils pé-
dagogiques en éducation permanente, la 
FUCID ouvre un espace de réflexion collec-
tive entre les militant·e·s du monde asso-
ciatif, les citoyen·ne·s du Nord et du Sud 
et des enseignant·e·s / chercheur·se·s. En 
multipliant les regards et les angles d’ap-
proche sur les questions de société liées 
à la solidarité mondiale, la FUCID propose 
de renforcer, au sein de l’enseignement 
supérieur, la valorisation d’alternatives aux 
systèmes de pensée dominants.

ANALYSE DE LA FUCID
2026 | 01

FUCID ASBL | Rue de Bruxelles 61, 5000 Namur 
info@fucid-unamur.be | 081/72.50.88
Numéro d’entreprise : BE0416.934.803 

Compte en banque : BE45 0013 1728 8389

Avec le soutien de la

Retrouvez toutes nos analyses et études 
sur notre site Internet !
https://www.fucid.be/analyses-etudes/



Dans un monde où les technologies numé-
riques et l’intelligence artificielle redéfinissent 
les contours du pouvoir, les anciennes logiques 
de domination se reconfigurent. Loin d’être des 
outils neutres, les infrastructures numériques, 
les systèmes algorithmiques et l’extractivisme 
de données reproduisent et amplifient souvent 
les inégalités héritées de l’histoire coloniale. 
L’Afrique, en situation de dépendance techno-
logique, se trouve confrontée à une margina-
lisation persistante dans la gouvernance et la 
conception de ces outils. 

Cette réalité soulève une question fonda-
mentale, qui est au cœur de cette analyse : 
le panafricanisme peut-il être le levier d’une 
autonomie numérique africaine face aux lo-
giques de domination technologique globale ?

Le panafricanisme, une idée à réin-
venter

Face à ce défi actuel, il est pertinent de se deman-
der si cet héritage peut éclairer le chemin vers une 
véritable souveraineté technologique. En d’autres 
termes : le panafricanisme est-il la boussole 
dont l’Afrique a besoin pour construire son 
autonomie numérique face à la domination 
technologique mondiale ?

Répondre à cette question nécessite une réflexion 
profonde. Il ne s’agit plus seulement de rêver 
d’unité politique ou culturelle. Il est impératif de 
construire des systèmes techniques qui s’ap-
puient sur les savoirs locaux, qui respectent les 
langues africaines et qui promeuvent des valeurs 
fondamentales comme l’interconnexion humaine 
et la justice sociale. En s’appuyant sur les idées 
de penseurs majeurs comme Frantz Fanon01 et les 
analyses contemporaines sur les rapports de pou-
voir coloniaux dans les logiques numériques, cette 
étude explore comment le panafricanisme peut 

01 PANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINEPANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINE

devenir un puissant levier d’émancipation numé-
rique, proposant une vision du numérique qui soit 
véritablement africaine.

Pour comprendre le potentiel du panafricanisme 
dans le monde numérique, un bref retour en ar-
rière s’impose.

Qu’est-ce que le panafricanisme ?

Le terme « panafricain » est apparu pour la pre-
mière fois lors de la conférence panafricaine de 
Londres en 1900, sous l’impulsion de Henry Syl-
vester Williams, un avocat et homme politique 
de Trinidad et Tobago. Le préfixe grec « pan » 
signifie « tout », suggérant une unité dans la di-
versité. Dès ses débuts, le mouvement a cherché 
à unir les Africains et leur diaspora autour d’une 
identité commune et d’un combat élargi contre 
les discriminations. Le panafricanisme s’est donc 
imposé comme un mouvement à la fois politique 
et philosophique, porteur d’une idée de solidari-
té profonde entre les peuples africains.

Fanon : La domination numérique, 
une nouvelle violence coloniale

Pour décrypter les défis actuels, il est possible de 
se référer à la pensée de Frantz Fanon. Il explique 
que le colonialisme ne prenait pas seulement les 
terres : « il prenait aussi le contrôle du corps, de 
la pensée et même de l’imaginaire des peuples 
colonisés.» (Lacroix, 2024-25) Aujourd’hui, une 
forme de cette domination se retrouve dans le 

S’appuyer sur le panafricanisme pour penser 
une autonomie numérique africaine

#01 Frantz Fanon (1925-1961), psychiatre martiniquais et militant anticolonialiste, 
s’engage dans les Forces françaises libres avant de se spécialiser en psychiatrie à 
Lyon. Auteur de Peau noire, masques blancs (1952) et de Les Damnés de la Terre 
(1961), il rejoint le FLN en 1956 après son travail à l’hôpital de Blida. Figure ma-
jeure des luttes anticoloniales et des études postcoloniales, il meurt en 1961 sans 
voir l’indépendance algérienne.

 



numérique. La plupart des outils technologiques 
utilisés en Afrique (réseaux, plateformes, algo-
rithmes) appartiennent à des entreprises étran-
gères. Il en résulte que les Africains n’ont pas la 
main sur leurs données ni sur leur « identité nu-
mérique ».

Le panafricanisme pourrait aider à sortir de cette 
dépendance, mais Fanon met en garde contre 
une erreur : se contenter de célébrer une identi-
té figée. Pour le numérique, cela signifierait créer 
des outils « africains » qui, en réalité, dépendent 
toujours des modèles ou des infrastructures des 
grandes puissances. Pour être véritablement 
libres, il est nécessaire d’aller plus loin : repenser 
la technologie pour en faire un outil d’émancipa-
tion, développer ses propres infrastructures, ses 
propres codes, ses propres réseaux. En clair, il ne 
faut pas attendre que les autres fournissent les 
solutions, mais les créer soi-même.

Cette idée rejoint l’analyse de certains cher-
cheurs sur l’intelligence artificielle : l’IA n’est pas 
neutre. Elle est influencée par les rapports de 
pouvoir qui existent déjà. La « décolonisation de 
l’IA » consiste donc à s’assurer que ces technolo-
gies ne reproduisent pas les injustices et qu’elles 
servent réellement les populations.

L’IA au prisme de la colonialité

Des auteurs comme Mohamed, Png et Isaac 
(2020) proposent une approche critique en uti-
lisant les théories décoloniales, qui visent à dé-
construire les structures de pouvoir et de savoir 
héritées du colonialisme. Ils invitent à prendre du 
recul pour analyser comment les structures de 
domination héritées du colonialisme continuent 
d’influencer les dynamiques technologiques ac-
tuelles. Ils remettent en question les hiérarchies 
intellectuelles et les prétentions universalistes de 
certaines approches scientifiques, notamment 
dans le domaine de l’IA. Pour ces auteurs, il ne 
suffit pas de corriger quelques biais ici et là ; il est 
impératif de transformer les fondements mêmes 
de l’IA, c’est-à-dire remettre en question les prin-
cipes épistémologiques, les valeurs et les objec-
tifs qui guident sa conception (Mohamed, 2020).

C’est là qu’intervient le concept de « coloniali-

té algorithmique ». Ce terme désigne la persis-
tance des rapports de pouvoir coloniaux dans 
les logiques numériques contemporaines. Les 
systèmes algorithmiques, souvent vus comme 
des juges impartiaux, reproduisent en réalité des 
hiérarchies historiques et renforcent les dyna-
miques d’oppression.

La philosophie africaine trouve ainsi sa place 
car l’adoption de philosophies anti-coloniales 
comme l’Ubuntu02, qui valorise la relation, la soli-
darité et l’interdépendance humaine, peut servir 
de fondement à cette nouvelle technologie. Le 
panafricanisme, en tant que projet politique vi-
sant à restaurer la souveraineté des peuples afri-
cains, est le cadre idéal pour cette reconfigura-
tion profonde des rapports entre savoir, pouvoir 
et technologie.

Au-delà des algorithmes : la lutte 
pour le langage et l’imaginaire

La domination ne s’exerce pas uniquement par 
les algorithmes ou les infrastructures. Elle passe 
aussi par des logiques plus profondes, liées à la 
manière dont l’on parle, pense et imagine le fu-
tur. Le philosophe Jean-François Lyotard, dans 
son entretien « Langage, temps, travail » (1984), 
a montré comment le capitalisme contemporain 
s’empare des subjectivités (la manière dont les 
individus se perçoivent, pensent, ressentent et 
interagissent avec le monde). Il homogénéise les 
imaginaires et impose un modèle fonctionnel, ré-
duisant le langage à une simple opération d’effi-
cacité (Lyotard, 1984).

Le capitalisme a une volonté universelle d’appro-
priation qui dépasse le cadre économique pour 
englober le langage, le temps et les désirs. En 
Afrique, cette logique se traduit par une exploita-
tion intense des données, des contenus et d’une 
main-d’œuvre numérique à bas coût. Le conti-
nent fournit la matière première (les données et 
le travail) sans participer aux centres de produc-
tion technologique.

02 PANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINEPANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINE

#02 L’Ubuntu, c’est une philosophie d’origine africaine (surtout d’Afrique australe) 
qui met l’accent sur l’entraide, la solidarité et l’humanité partagée. Ubuntu = « Je 
suis parce que nous sommes. » Le terme vient des langues bantoues.



Dans ce contexte, le panafricanisme doit redeve-
nir un levier politique. Cependant, il ne peut se 
contenter de reproduire des modèles étatiques 
traditionnels, car l’État lui-même est souvent cap-
turé par les logiques du capital. De nombreux 
États africains peinent à contrôler leurs propres 
infrastructures numériques. L’autonomie numé-
rique ne peut donc pas émerger uniquement des 
politiques publiques. Elle doit s’enraciner dans 
les sociétés civiles, les communautés numé-
riques, les mouvements populaires et les créa-
teurs culturels. Le panafricanisme doit dépasser 
les seules structures institutionnelles pour deve-
nir une force transnationale de réappropriation.

Le défi de la souveraineté linguis-
tique

Un point essentiel de cette réappropriation est la 
souveraineté linguistique. L’Afrique est l’un des 
continents les plus riches en langues, avec plus 
de 2 000 langues parlées (AFD, 2023). Pourtant, 
dans l’espace numérique mondial, cette diversi-
té est presque invisible. Le numérique est large-
ment dominé par une poignée de langues occi-
dentales.

Cette marginalisation linguistique a des consé-
quences graves. D’une part, les contenus numé-
riques sont souvent calibrés selon des normes et 
des réalités culturelles occidentales. D’autre part, 
les systèmes d’IA et les outils de recherche sont 
moins performants pour les langues africaines, 
ce qui crée une fracture épistémique dans l’ac-
cès au savoir et à la technologie.

Construire une autonomie réelle, ce n’est pas 
seulement installer des infrastructures. C’est 
aussi défendre la pluralité des voix africaines, 
préserver la diversité des langues, des récits et 
des épistémologies. Une autonomie véritable im-
plique de valoriser les savoirs endogènes et de 
concevoir des plateformes qui reflètent les réali-
tés culturelles et linguistiques du continent. C’est 
une lutte pour la dignité et la survie culturelle.

En conclusion, la question de l’autonomie numé-
rique africaine est un enjeu éthique, politique et 
culturel majeur. Elle oblige à repenser la techno-
logie non pas comme une fatalité, mais comme 
un outil que l’on peut et doit façonner. Le panafri-

canisme, réinterprété à l’ère numérique, offre un 
cadre puissant pour cette transformation. Il rap-
pelle que la lutte pour la souveraineté n’est ja-
mais terminée et qu’elle se joue aujourd’hui sur 
le terrain des données, des algorithmes et des 
infrastructures.

Comme il a été mentionné précédemment, le pa-
nafricanisme doit redevenir un levier politique. 
La diaspora, notamment en Belgique et ailleurs, a 
un rôle important en tant que pont entre le conti-
nent et le reste du monde, notamment en termes 
de transfert de compétences, d’investissement, 
de plaidoyer politique et de mobilisation des res-
sources pour soutenir l’autonomie numérique 
africaine.

L’autonomie numérique africaine est un projet 
d’émancipation qui passe par la décolonisation 
du code, c’est-à-dire la rupture avec la dépen-
dance technologique afin de construire des sys-
tèmes fondés sur les besoins et les valeurs afri-
caines, mais aussi par la justice algorithmique, 
qui vise à déconstruire la « colonialité algorith-
mique » en valorisant le travail des communautés 
marginalisées et en intégrant des philosophies 
telles que l’Ubuntu, et enfin par la souveraineté 
culturelle et linguistique, qui consiste à assurer la 
présence et la vitalité des langues et des savoirs 
africains dans l’espace numérique.

En définitive, l’Afrique a l’opportunité non pas 
d’imiter les modèles dominants, mais de propo-
ser une réinvention technologique qui, partant 
de ses marges, pourrait inspirer une vision du nu-
mérique plus humaine, plus juste et plus solidaire 
pour le monde entier. C’est un appel à l’action 
pour que le continent devienne un acteur majeur 
de son propre destin numérique. l

PAR IDRISS SOUMAH
ANCIEN STAGIAIRE À LA FUCID, DIRECTEUR DE 
L’OFFICE DE RECHERCHE SUR LA COOPÉRATION 
INTERNATIONALE ET LE DÉVELOPPEMENT (ORCID) 

03 PANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINEPANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINE



04 PANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINEPANAFRICANISME - AUTONOMIE NUMÉRIQUE AFRICAINE

•	 Camille and al. (2023). Me

Livre

•	 Boukari-Yabara Amzat, 2017, Africa unite. Une histoire du panafricanisme, Pa-
ris, La Découverte

Articles

•	 Lacroix, J., & Lafosse, J. (2024–2025). Histoire de la pensée politique II (PO-
LID-201). Notes de cours, Université Libre de Bruxelles.

•	 Mohamed, S., Png, M.-T., & Isaac, W. (2020). Decolonial AI: Decolonial theory 
as sociotechnical foresight in artificial intelligence. Philosophy & Technology, 
33(4), 659–684. https://doi.org/10.1007/s13347-020-00405-8

Bibliographie


