FUCID.BE

Contre la déshumanisation:
agir sur la peur et la manipulation

PAR VALERIE TILMAN,

CHARGEE DE PROJETS A LA FUCID

FUCID



ANALYSE DE LA FUCID A travers ses analyses, études et outils pé-
2026 | 02 dagogiques en éducation permanente, la
FUCID ouvre un espace de réflexion collec-
tive entre les militant-e-s du monde asso-

Retrouvez toutes nos analyses et études ciatif, les citoyen-ne-s du Nord et du Sud
sur notre site Internet !

https://www.fucid.be/analyses-etudes/

et des enseignant-e-s / chercheur-se-s. En
multipliant les regards et les angles d’ap-
proche sur les questions de sociéte liees

a la solidarité mondiale, la FUCID propose
de renforcer, au sein de l'enseignement
supérieur, la valorisation d'alternatives aux
systemes de pensée dominants.

FUCID ASBL | Rue de Bruxelles 61, 5000 Namur
info@fucid-unamur.be | 081/72.50.88
Numéro d’entreprise : BE0416.934.803

Compte en banque : BE45 0013 1728 8389

Avec le soutien de la
(6 FEDERATION
WALLONIE-BRUXELLES




CONTRE LA DESHUMANISATION : AGIR SUR LA PEUR ET LA MANIPULATION

Contre la déshumanisation : agir sur la peur

et la manipulation

Si l'on en croit de nombreuses analyses jour-
nalistiques, militantes ou scientifiques’, la
déshumanisation se retrouve souvent au coeur
des violences extrémes, et notamment des gé-
nocides. Mais que signifie ce terme et quels en
sont les mécanismes ? Comprendre ce phéno-
mene pourrait contribuer a la réflexion sur des
stratégies de prévention des conflits, de média-
tion entre protagonistes et de protection des
populations. Cette thématique a déja fait |'ob-
jet d'un podcast de la FUCID intitulé « La peur
au ventre »"/, réalisé par des étudiant-e-s avec
l'accompagnement de notre ONG''. L’éclai-
rage du professeur et philosophe Jean-Michel
Longneaux (UNamur) et du philosophe et mé-
diateur en contexte post-conflit Jean Mukim-
biri, interviewés sur les mécanismes a l'ceuvre
dans les processus de déshumanisation, nous
a semblé mériter d’étre repris dans une analyse
et d’'étre mis en dialogue avec celui d'autres
penseurs et avec des exemples historiques
concrets.

Au cceur de ce podcast, une interrogation : com-
ment des individus lambda peuvent-ils se retrou-
ver complices ou auteurs de barbarie ? Quels mé-
canismes les y conduit ? Comment comprendre
ces phénomenes de « déshumanisation» ouona
lesentimentquetantlesauteursde crimesatroces
que leurs victimes se retrouvent déshumanisés
dans le processus ? A cette question, Jean-Mi-
chel Longneaux nous invite & une premiére mise
en garde: « Des humains qui font des choses hor-
ribles, ce sont des humains quand méme! Il serait
donc plus judicieux de reformuler la question de
la facon suivante : que faudrait-il pour que vous
et moi, on en vienne a de tels comportements ? »

La peur comme dénominateur com-
mun des processus de déshumani-
sation

Dans la littérature, poursuit Jean-Michel Lon-

gneaux, au-dela des raisons spécifiques a chaque
conflit, il semble exister un dénominateur com-
mun aux genocides, et ce dénominateur, c’est la
peur. Ce podcast « La peur au ventre » met donc
en lumiere la peur comme catalyseur de la déshu-
manisation. Nos deux intervenants y expliquent
que, dans des contextes de tension extréme,
placé dans des circonstances ou la peur prend
le pas et ou il ne trouve pas de ressources en lui,
un individu, et plus encore un collectif d’indivi-
dus, peut avoir tendance a se tourner vers l'exté-
rieur et a chercher un leader charismatique. Ce
dernier, par les « explications » et « solutions »
simples qu'il propose, va répondre a lincom-
préhension et a 'espoir de sortir de cette peur.

L'individu, ou le collectif, cherche donc en de-
hors de lui une tentative d'explication de sa peur
et une facon d’extérioriser sa tension. La désigna-
tion d'un « coupable » par le personnage charis-
matique ou par une institution (politique, média-
tique) qui détient l'autorité permet de canaliser
cette peur en ouvrant la voie a des violences ex-
trémes. Celles-ci seront exemptées de culpabili-
té en étant justifiées par la « faute » ou le « dan-
ger » attribué au bouc émissaire (« 'ennemi »").

Pour Jean-Michel Longneaux, la peur - et l'espoir
que celle-ci cesse - est donc au coeur des com-
portements humains qui ménent a la violence
extréme : « La peur fait voler en éclats toutes les
morales qu’on peut s'inventer ». Entre perception
d'une menace (justifiée ou non) et espoir - deux
émotions, par essence irrationnelles - les indivi-
dus peuvent se retrouver préts a suivre les « solu-

Voir par exemple ces articles : Gaza : Les récents massacres illustrent la dés-
humanisation totale des Palestiniens | Médecins Sans Frontiéres Belgique, Déshu-
maniser autrui pour justifier I'injustifiable — Milgram de Savoirs. Le monde
allant vers | La peur au ventre - Les mécanismes au coeur de la déshumanisation

Ausha Un autre podcast de la FUCID est consacré aux génocides : Le monde
allant vers | Gravé en mémoire - Génocides passés et présents | Ausha Celui-ci
nest pas nécessairement humain (un homme, une collectivité) : cela peut étre un
concept, une réalité matérielle parfois montée en épingle (par exemple : la dénata-
lité, 'immigration, un Etat, un virus, etc.).




CONTRE LA DESHUMANISATION : AGIR SUR LA PEUR ET LA MANIPULATION

tions radicales » (« éliminer 'ennemi »). Ces der-
nieres peuvent sembler rationnelles quand elles
sont proposeées par une figure d'autorité et lors-
qu’elles promettent d’offrir un apaisement a 'effroi.

Onferaremarquer que ce mécanisme est bieniden-
tifie sur le plan de la psychologie sociale et dans
['histoire politique : il n"est pas rare que des person-
nalités ou des institutions créent de toutes pieces
ou amplifient sciemment un sentiment de peur
dans la population (« lutte contre le terrorisme »,
lutte contre «le grand remplacement », lutte contre
« les extrémes », lutte contre « l'idéologie woke »,
lutte contre le féminisme « radical », lutte contre
« l'impérialisme russe », etc.) afin de se placer dans
une position de pouvoir et de mettre en place, avec
'appui populaire, des politiques qui auraient paru
totalement inacceptables en temps normal (ex.
réeduction des libertés, mobilisation des deniers
publics, etc.). Au 17eme siecle déja, fait remarquer
Jean-Michel Longneaux, le grand philosophe Ba-
ruch Spinoza dénoncait que le pouvoir instillait
la peur, avant de se présenter comme la solution.

Ce faisant, explique Jean Mukimbiri, on peut
assister a la transformation des individus en té-
moins qui semblent indifférents, en complices
et méme en acteurs directs de violences. Le gé-
nocide des Tutsis au Rwanda illustre tragique-
ment ce mécanisme : la peur y est devenue un
outil de manipulation sociale et politique, mobi-
lisée pour neutraliser l'aptitude des individus a
suivre leur sens moral, et normaliser l'inaccep-
table. Ainsi, explique-t-il, des Hutus ont été placés
dans lalternative d’étre bourreaux ou victimes,
et massacrés s'ils refusaient d’étre bourreaux.

Les mécanismes au coeur de la dés-
humanisation

Cette réflexion rejoint 'analyse de Jean-Michel
Lecomte' concernant les mécanismes sociaux
et politiques menant a la déshumanisation, celle
de John Gregory Stanton" portant sur les étapes
conduisant aux génocides, ainsi que celle du
psychologue Albert Bandura relatives au désen-
gagement moral.

Pour Jean-Michel Lecomte, rappelle Jean Mukim-
biri dans ce podcast, il existe 7 mécanismes de
déshumanisation prenant place dans un proces-

sus organise et systématique. Toutd’abord, la vic-
time est définie en termes anathématiques, consi-
dérée comme étrangére a nous (ex. « Juifs ») ;
elle est ensuite considérée comme étrangere a
I'espece humaine (ex. « vermine »). A ce stade,
« la mort est déja dans le mot, potentiellement,
en germe, et a terme », explique Jean Mukimbiri.
En effet, dans 'exemple cité ci-dessus, la vermine
doit étre éradiquée ! L'étape suivante concerne
les mesures administratives (ex. carte d'identité a
mention ethnique, listes, marquage de maisons),
puis la spoliation des biens et ['exclusion (par ex.
exclusion de la fonction publique, exclusion géo-
graphique dans des « réserves », exclusion de la
vie affective a travers l'interdiction de mariages
mixtes). Suit ensuite l'isolement systématique, et
enfin la destruction massive.

Le chercheur John Grégory Stanton a lui aussi
décrit ces mécanismes politiques en identifiant
pour sa part 10 étapes conduisant aux géno-
cides, poursuit Mukimbiri : 1) la déshumanisation
qui consiste a désinvestir 'autre de sa nature
humaine a travers des qualificatifs non humains
(« insecte », « cancer ») ; 2) la classification qui
oppose les personnes sur le mode « nous » ver-
sus « eux » ; 3) la symbolisation qui consiste a
identifier les victimes par des symboles (ex. mor-
phologie, couleur de peau, signe distinctif) ; 4) la
discrimination via la loi ou en faisant référence
aux coutumes ; 5) la polarisation qui se fait en
amplifiant les différences entre les groupes en
présence, en interdisant des interactions entre
les groupes ; 6) l'organisation et la conception
de plans de meurtres genocidaires, souvent par
I'Etat, 'armée ou des milices ; 7) la préparation
du génocide en 7 étapes (identification des vic-
times, séparation du groupe des victimes, obliga-
tion de porter des symboles, déportation, isole-
ment, famine planifiée et préparation de mise a
mort) ; 8) la persécution : les victimes sont identi-
fiees, isolées et persécutées systématiquement ;
9) 'extermination ; et enfin 10) le déni qui peut
prendre la forme d'une négation par les auteurs
des massacres commis, d'un blame rejeté sur
l'autre groupe, d'une dissimulation de preuves,

Jean-Michel Lecomte est enseignant en sciences sociales, auteur de « Ensei-
gner I'Holocauste au 21eme siécle ». Chercheur sur les génocides, militant des
droits humains, fondateur de 'ONG Génocide Watch et auteur de « Les 10 étapes
du génocide ».



CONTRE LA DESHUMANISATION : AGIR SUR LA PEUR ET LA MANIPULATION

d’une intimidation de témoins, etc.

Remarquons, note Jean Mukimbiri, que, contrai-
rement a cette analyse de Stanton, le déni, chez
Lecomte, se produit a chaque étape du proces-
sus, par un travail constant sur les mots qui per-
met de leurrer 'opinion internationale. Il n’est
pas rare en effet d'assister a des euphémisations
consistant a parler « d'évacuations » de civils
au lieu de déplacements forcés, ou de rapporter
que des civils sont « morts » au lieu de préciser
qu'ils ont été tués.

Le réle central des grands médias et
de la propagande dans la diffusion
delapeur

Les médias de grande diffusion (souvent récu-
pérés par le politique) et la propagande jouent
un role central dans ces processus. En diffusant
des discours anxiogénes a partir de quelques
faits généralisés, les autorités politiques ou idéo-
logiques faconnent l'opinion publique jusqu’a
légitimer des actes de violence en les présentant
comme « des actes de défense » légitimes et
bons. En parallele, les discours alternatifs voulant
apporter une vision différente sont disqualifiés
par ces médias et les politiques. Comme le rap-
pelle Jean-Michel Longneaux, la dépendance
des individus aux discours externes, aux experts,
aux politiciens, ou a toute autre figure d’autorité
crée une forme d’ « esclavage » intellectuel, ou la
capacité de jugement critique individuel est neu-
tralisée. Sans compter que les nouveaux environ-
nements informationnels (réseaux sociaux, algo-
rithmes de recommandation, bulles cognitives)
reconfigurent en profondeur les mécanismes de
propagande et de diffusion de la peur.

Peut-on vraiment parler de désenga-
gement moral ?

Dans ses travaux sur le comportement moral et
la violence, le célebre psychologue Albert Ban-
dura, que n’a pas abordé le podcast, identifiait lui
aussi plusieurs meécanismes permettant aux indi-
vidus de commettre des actes inhumains tout en
maintenant leur conscience morale relativement
intacte. Selon lui, le désengagement moral est
un processus psychologique permettant aux in-
dividus de se soustraire a leurs propres normes

morales au moment de commettre des actes nui-
sibles, en contournant sélectivement le jugement
moral grace a différents mécanismes. Ceux-ci im-
pliquent parexemple la justification morale (ratio-
naliser l'acte en le décrivant comme nécessaire
pour un bien supérieur ou pour la protection de
la collectivité), la dilution de la responsabilité, la
déresponsabilisation (attribuer la responsabilité
a un groupe ou a une autorité, voire aux victimes
elles-mémes), la minimisation des conséquences
(ignorer ou sous-estimer la souffrance infligee),
le déni et la déshumanisation des victimes (per-
cevoir les victimes comme inférieures ou non
humaines)”. Cette analyse de Bandura rejoint
en partie celle de Jean-Michel Longneaux et de
Jean Mukimbiri.

Toutefois, par rapport aux notions de désensibi-
lisation ou de désengagement moral, souvent
reprises dans les médias, nos deux intervenants
montrent que la peur et 'endoctrinement ne
suppriment pas les sentiments : on ne peut pas
réellement parler de « désensibilisation » ou de
« désengagement moral », explique Jean-Michel
Longneaux. Plus exactement, les processus de
déshumanisation décrits plus haut par les diffe-
rents auteurs abordés déplacent la morale et per-
mettent aux individus de ressentir un sentiment
de « devoir accompli », voire une jubilation a
la suite d'actes qu’en temps normal ils auraient
jugés atroces, mais tout en étant parfaitement
conscients qu‘en période ordinaire, de tels actes
seraient absolument répréhensibles. Pour ce
philosophe, il est peu probable gu’'on puisse
rencontrer un humain qui sache pertinemment
que ce qu'il fait est fondamentalement mal, sans
se donner une justification morale alternative au
nom d’une fin qu’il s'invente ou dont il se laisse
convaincre.

La déshumanisation dans l'histoire

L'Holocauste constitue l'exemple paradigma-
tique de la déshumanisation systématique. On
le sait, les personnes juives ont été progressi-
vement classees comme étrangeéres a l'espece

Un rapport compilé mentionne qu’au niveau national (Flandre + Wallonie +
Bruxelles), le nombre d’enfants sans abri (ce qui inclut hébergement temporaire,
logement précaire, etc.) pourrait étre estimé a au moins 11 697 (Fondation Abbé
Pierre, 2023).



CONTRE LA DESHUMANISATION : AGIR SUR LA PEUR ET LA MANIPULATION

humaine, marquées par des symboles, isolees,
privées de leurs droits et finalement exterminées.
L'ensemble du processus était méthodiquement
organisé et utilisait la peur, la propagande et la
manipulation morale pour transformer une partie
de la population en complice ou en témoin pas-
sif.

En 1994, le Rwanda a connu un processus simi-
laire, avec l'extermination de pres de 800 000
Tutsis. Ici aussi, on retrouve la peur, ['endoctri-
nement et la justification des actes. Ici aussi, la
meédiatisation et les discours politiques ont été
utilisés pour créer un ennemi collectif et légiti-
mer la violence. Et, comme on |'a dit, certains Hu-
tus ont été mis face a des dilemmes monstrueux
et impossibles (« tu tues tes voisins ou on tue ta
famille ») qui les ont conduits a des actes qu'ils
réprouvaient probablement intérieurement, mais
gu'’ils ont du exécuter « pour sauver ce qui pou-
vait encore l'étre », explique Jean-Michel Lon-
gneaux.

Les exemples du Kosovo ou du Congo ne sont
pas en reste : des minorités ciblées par des dis-
cours politiques et des campagnes mediatiques
ont été isolées et présentées comme une menace
pour la société. Ces mécanismes semblent assez
universels, ou a tout le moins transposables a des
contextes geopolitiques trés difféerents.

Prévention et responsabilité

Comment prévenir les processus de déshuma-
nisation conduisant a des génocides ? Le psy-
chologue Boris Cyrulnik, cité par Jean-Michel
Longneaux dans le podcast de la FUCID, insiste
sur l'importance d’'une « sécurité de base » maté-
rielle et affective pour permettre aux individus de
résister a la peur et a la manipulation. Garantir les
besoins physiques et affectifs des enfants, ain-
si que leur donner les outils et des valeurs pour
comprendre et analyser le monde est essentiel
pour produire des citoyens capables de dire non
en présence de dispositifs d’endoctrinement :
« Sans éducation, c’est l'endoctrinement », ob-
serve le philosophe.

Pour approfondir ce point important, on pourrait
mener une réflexion sur la facon dont I'éducation
et les conditions sociales et politiques peuvent

renforcer (ou déforcer) le role des émotions mo-
rales positives (empathie, honte, culpabilite, so-
lidarité) dans les processus de résistance a la
déshumanisation. En effet, certaines conditions
(comme les stéréotypes culturels enracinés, la
propagande, I'endoctrinement, etc.) diminuent
nos capacités a raisonner librement sur les consé-
quences morales de nos actes.

« Mais l'éducation suffit-elle ? », met en garde
Jean Mukimbiri : « C'est I'Allemagne, une nation
de philosophes, d'écrivains, d'artistes qui a com-
mis le pire génocide : cela veut dire que tout peut
se reproduire ! ». Des mesures de vigilance et de
prévention supplémentaires sont donc indispen-
sables a chaque étape du processus de déshu-
manisation, avant que le massacre ou le géno-
cide ne se produise.

Parmi ces mesures, Mukimbiri nous rappelle les
plus importantes : condamner en punissant et
en rendant culturellement inacceptables les dis-
cours et les crimes de haine ; développer des
institutions universalistes pour prévenir les clas-
sifications entre groupes sociaux ou ethniques
et encourager la cohésion sociale ; rendre illé-
gaux les symboles d’identification de groupes
sociaux ou ethniques ; lutter contre toutes les
discriminations en faisant respecter les droits
civils et politiques ; interdire I'adhésion aux pro-
jets de meurtres génocidaires, sanctionner leurs
dirigeant-e-s et, au niveau international, imposer
des embargos sur les armes et créer des com-
missions d’enquéte ; étre alertes face aux mani-
pulations médiatiques ; au niveau international,
saisir les avoirs des oppresseurs; mettre en place
des interventions internationales pour soutenir
les populations menaceées; intervenir aupres des
victimes ; intervenir massivement pour arréter les
massacres ; enfin, poursuivre les auteurs de mas-
sacres devant des tribunaux nationaux et interna-
tionaux pour lutter contre le négationnisme et le
déni.

Une urgence citoyenne

La déshumanisation n’est pas un phénomene
abstrait ou lointain. Elle repose sur des dyna-
miques psychologiques et sociales identifiables
et prévisibles, et menace des communautés dans
le monde entier. Le podcast « La peur au ventre »



CONTRE LA DESHUMANISATION : AGIR SUR LA PEUR ET LA MANIPULATION

et cette analyse de la FUCID mettent en évidence
que la peur, la manipulation et le controle de l'in-
formation sont au coeur de ce processus. Les ac-
tualités récentes nous le confirment (que ce soit
par rapport au conflit israélo-palestinien, par rap-
port a notre attitude vis-a-vis de la Russie, etc.).

Pour les ONG et la société civile, la prévention
passe par 'éducation, la promotion de l'esprit
critique, la défense des droits humains et la vigi-
lance face aux discours haineux. Mais observer
ne suffit pas : chacun, a son niveau, a la respon-
sabilité de refuser la déshumanisation et de dé-
fendre la dignité humaine. Garantir que « rien de
ce qui est humain ne nous soit étranger » estun
combat qui démarre avec l'éducation, se pour-
suit avec une intervention active des acteurs et
actrices locaux et internationaux, mais exige aus-
si la vigilance et 'engagement de tous-tes les ci-
toyen-ne-s.

PAR VALERIE TILMAN

CHARGEE DE PROJETS A LA FUCID



CONTRE LA DESHUMANISATION : AGIR SUR LA PEUR ET LA MANIPULATION

Bibliographie

Bandura A. (2015), « Moral Disengagement: How Good People Can Do Harm
and Feel Good About Themselves », Worth Publishers.

Lecomte J.-M. (2001), « Enseigner I'Holocauste au 21eme siécle » Ed. Conseil
de 'Europe.

Mukimbiri J. (2007). « Représentations littéraires et orientations interpréta-
tives d'un génocide en Afrique » (thése de doctorat).

Psychomédia (2016), Théorie du désengagement moral de Bandura : com-
ment les gens peuvent faire du tort et garder bonne conscience : https://
www.psychomedia.gc.ca/psychologie/2016-05-27/desengagement-mo-
ral-albert-bandura

Stanton J. G. (2012), « Les 10 étapes du génocide »: Musée de |'Holocauste
de Montréal, « Les dix étapes d’'un génocide », sur museeholocauste.ca.




